BIAA
BIBLOTHÈQUE
D'ANTIQUITÉ
D'AIX

Lour Recension

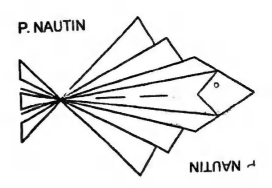
## MÉLANGES LITURGIQUES

**OFFERTS AU** 

## R.P. DOM BERNARD BOTTE O.S.B.

DE L'ABBAYE DU MONT CÉSAR

A L'OCCASION DU CINQUANTIÈME ANNIVERSAIRE DE SON ORDINATION SACERDOTALE (4 JUIN 1972)



ABBAYE DU MONT CÉSAR LOUVAIN 1972

Your Recension

### TABLE DES MATIÈRES

| Adresse à dom Bernard BOTTE                                                                      | v   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Comité d'honneur                                                                                 | VII |
| Tabula gratulatoria                                                                              | XI  |
| Bibliographie de dom Bernard BOTTE                                                               | XIX |
| von Allmen JJ. — Bénédiction nuptiale et mariage d'après quelques liturgies de l'Église réformée | 1   |
| Bobrinskoy B. — Quelques réflexions sur la pneumatologie du culte                                | 19  |
| BOGAERT P.M. — Le livre deutérocanonique de Baruch dans la liturgie romaine                      | 31  |
| Borella P. — Appunti sul Natale e l'Epifania a Milano al tempo di S. Ambrogio                    | 49  |
| CHAVASSE A. — Dans sa prédication, saint Léon le Grand a-t-il utilisé des sources liturgiques?   | 71  |
| DE CLERCK P. — L'ordination des pasteurs selon quelques liturgies de consécration réformées      | 75  |
| Dekkers E. — La concélébration, tradition ou nouveauté? .                                        | 99  |
| FIALA V.E. — Die Handauflegung als Zeichen der Geistmitteilung in den lateinischen Riten         | 121 |
| Fischer B. — Eine ausdrückliche Geistepiklese im bisherigen Missale Romanum                      | 139 |
| GARITTE G. — Les rubriques liturgiques de quelques anciens tétraévangiles arabes du Sinaī        | 151 |
| Gy PM. — Le Sanctus romain et les anaphores orientales .                                         | 167 |
| Heiming O. — Das Kollektarfragment des Sangallensis 349,<br>S. 5-36 (Saec. VIII <sup>2</sup> )   | 175 |

| grâce après le repas                                                                                                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| grecs                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                              |
| Jounel P. — La solennité des apôtres Pierre et Paul selon la liturgie rénovée                                                                |
| KLEINHEYER B. — Salbung bei der Bischofsweihe 259 KRETSCHMAR G. — Mambre : von der "Basilika" zum "Martyrium"                                |
| LÉCUYER J. — Saint Jean Chrysostome et l'ordre du diaconat 295                                                                               |
| LELOIR L. — La prière des Pères du désert d'après les collections arméniennes des Apophtegmes                                                |
| Lengeling E.J. — Vom Sinn der Präbaptismalen Salbung . 327                                                                                   |
| MARTIMORT AG. — Missels incunables d'origine franciscaine 359                                                                                |
| Mossay J. — L'intervention « angélique » dans les funérailles de<br>Constance II. Note sur Grégoire de Nazianze, Oratio V, 16 379            |
| NEUNHEUSER B. — Die klassische Liturgische Bewegung (1909-1963) und die nachkonziliare Liturgiereform. Vergleich und Versuch einer Würdigung |
| Nocent A. — Un missel plénier de la Bibliothèque Vallicelliana 417                                                                           |
| OLIVAR A. — Quelques remarques historiques sur la prédication comme action liturgique dans l'Église ancienne                                 |
| PINELL J. — Legitima eucharistia. Cuestiones sobre la anámnesis y la epíclesis en el antiguo rito galicano                                   |
| RASMUSSEN N.K. — Les préfaces pascales du « Pontifical de Poitiers » (Paris, Bibliothèque de l'Arsenal, Ms. 227)                             |
| Renoux A. — Les lectures bibliques du rite arménien : de la<br>Pentecôte à Vardavar                                                          |
| RORDORF W. — Le baptême selon la Didaché                                                                                                     |
| Vogel C. — Vacua manus impositio. L'inconsistance de la chirotonie absolue en Occident                                                       |
| Wagner G. — Zur Herkunft der Apostolischen Konstitutionen 525                                                                                |

# LE RITE DU $KAM\Pi ANI\Sigma MO\Sigma$ DANS LES EUCHOLOGES ITALO-GRECS

Dans son catalogue des manuscrits de Grottaferrata, paru en 1883, A. Rocchi relevait, au f. 121 du cod.  $\Gamma.\beta$ . II, la présence d'une  $\epsilon \dot{v}_{\chi}\dot{\eta}$ είς καμπανισμόν παίδων et rendait ce titre en latin de la manière suivante : oratio ad salutem pueri 1. L'érudit basilien évitait ainsi de donner une traduction précise du mot καμπανισμός et se contentait d'une interprétation assez vague, basée sur le contenu général de la prière elle-même. Quelques années plus tard, Dmitrievskij rencontrait dans le Sinait. gr. 966 une εὐχὴ ἐπὶ καρποφορούντων καὶ καμπανισμάτων et le vigoureux sic dont il fait suivre ce dernier terme montre bien qu'il en ignorait la signification exacte 2. De nouvelles attestations nous sont fournies par les catalogues récents de la Bibliothèque Vaticane. Le Vat. gr. 1538 possède une ἀκολουθία είς καμπάνισμα παιδός 3; dans le Vat. gr. 1554, décrit, comme le précédent, par C. Giannelli, l'on trouve une εὐχὴ ἐπὶ καμπανισμοῦ κτηνῶν 4, mais la traduction proposée — ad caulam benedicendam — reste fort approximative 5. Deux autres témoignages, enfin, sont signalés dans le catalogue de Mgr P. Canart. Le verbe καμπανίζω apparaît dans le Vat. gr. 1811: εὐχὴ ἐπὶ καμπανιζομένου καὶ εἰς παῖδα παραδιδοῦσθαι εἰς τὰ μαθήματα 6. Le Vat. gr. 1833 présente un texte à peu près semblable tout en utilisant le substantif καμπανισμός au lieu du verbe correspondant 7.

Le verbe καμπανίζω est bien attesté en grec byzantin dans le sens de « peser » <sup>8</sup>. Le plus ancien des exemples fournis par le Glossaire de

<sup>1</sup> A. Rocchi, Codices Cryptenses seu Abbatiae Cryptae Ferratae in Tusculano, digesti et illustrati..., Grottaferrata 1883, p. 247.

<sup>2</sup> A. DMITRIEVSKIJ, Opisanie liturgičeskih rukopisej hranjaščih ja v bibliotekah pravoslavnago Vostoka, II: Εὐχολόγια, Kiev 1901, p. 219.

<sup>3</sup> C. Giannelli, Bybliothecae Apostolicae Vaticanae codices manu scripti ... Codices Vaticani Graeci. Codices 1485-1683, Vatican 1950, p. 105.

4 GIANNELLI, p. 139.

<sup>5</sup> Elle est reprise, en fait, à J. Goab, Ευχολόγιον sive Rituale Graecorum, 2º éd., Venise 1730. p. 589.

<sup>6</sup> P. CARART, Bibliothecae Apostolicae Vaticanae codices manu scripti ... Codices Vaticani Graeci. Codices 1745-1962, p. 187.

7 CANART, p. 273.

8 Ch. Du Cange, Glossarium ad scriptores mediae et infimae graecitatis, Lyon 1688, 0, 566.

Du Cange est emprunté à l'Histoire Lausiaque <sup>9</sup>; Liddell et Scott le citent d'après un papyrus du VI<sup>e</sup> siècle <sup>10</sup>. Il s'agit évidemment d'un dérivé de καμπανός ou καμπανόν (balance), qui n'est autre que la forme grécisée, avec changement de genre, du latin campana <sup>11</sup>. Les substantifs καμπανισμός et καμπάνισμα sont à leur tour des dérivés de καμπανίζω et, bien qu'ils ne figurent pas au dictionnaire, leur signification — « pesée », « action de peser » — est évidente. Du Cange connaît du reste le terme παρακαμπάνισμα, dont le sens est celui de « pesée frauduleuse » <sup>12</sup>.

Si l'acception propre de ce groupe de mots ne pose aucun problème, il n'en va pas de même de leur utilisation dans le contexte de l'euchologe byzantin et l'on comprend sans peine la perplexité des auteurs de catalogues à leur égard. A quelle action liturgique peut se référer une « prière pour la pesée des enfants » ou « pour la pesée du bétail »? Ou bien faut-il admettre que le mot  $\kappa a \mu \pi a \nu i \zeta \omega$  a subi une évolution sémantique au cours des siècles et pris une valeur figurée qui nous échappe en tant que terme technique de liturgie? Les témoignages recueillis jusqu'à présent, trop peu explicites, ne permettent pas d'apporter une réponse satisfaisante à ces questions. Aussi nous sommes-nous mis en quête de nouveaux textes relatifs à ce rite mystérieux. Nous exposons ici les résultats de nos recherches en commençant par dresser une liste des manuscrits qui nous l'ont conservé et en donnant, pour chacun d'entre eux, une analyse détaillée des divers éléments euchologiques qui intéressent notre sujet. Les manuscrits sont cités dans l'ordre chronologique.

## 1. VATICANUS GR. 1833 (Xe SIÈCLE)

Le Vat. gr. 1833, copié vraisemblablement dans la seconde moitié du X<sup>e</sup> siècle, est un euchologe dont l'origine italo-grecque ne fait aucun doute <sup>13</sup>. On peut même ajouter, sans grand risque de se tromper,

<sup>9</sup> Du Cange, Glossarium, c. 566.

<sup>10</sup> H. G. LIDDELL - R. Scott, A Greek-English Lexicon, 9° 6d., Oxford 1940, s.v.

<sup>11</sup> Cf. Du Cange, Glossarium, c. 565-566. 12 Du Cange, Glossarium, c. 566.

<sup>13</sup> Description dans Canart, p. 272-278; fac-similés dans A. Jacob, Les prières de l'ambon du Barber. gr. 336 et du Vat. gr. 1833, dans Bulletin de l'Institut historique belge de Rome 37 (1966) pl. I-IV (après la p. 26).

qu'il a vu le jour en Calabre. La prière de καμπανισμός du f. 29r constitue le plus ancien témoignage connu à ce jour.

Εὐχή είς καμπανισμόν καί είς τὸ παραδοῦναι είς μ(αθήματα?) 14.

'Αγία τριας ο θεος ήμων, ευλόγησον τον παίδα τουτον ευλογία πνευματική και χάρισαι αὐτὸν τοῖς δούλοις σου τοῖς ἰδίοις γονεῦσιν ἀβλαβη καὶ ἀνεπηρέαστον 15 φυλαττόμενον ὑπὸ τῆς σῆς εὐσπλαγχνίας, εἰς αὕξησιν καὶ εἰς σύνεσιν καὶ εἰς πᾶν έργον αγαθον εὐοδούμενον πρεσβείαις της πανυμνήτου δεσποίνης ημών θεοτόκου καὶ άειπαρθένου Μαρίας καὶ πάντων τῶν άγίων σου.

"Οτι ηὐλόγηται καὶ δεδόξασται τὸ πάντιμον καὶ μεγαλοπρεπες ὅνομά σου τοῦ πατρός καὶ τοῦ υίοῦ καὶ τοῦ άγίου πνεύματος νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. 'Αμήν.

La conjecture μ(αθήματα), proposée par Mgr Canart, s'inspire du titre que porte la même prière dans le Vat. gr. 1811 16 et a de bonnes chances d'être exacte 17. A première vue, il ne semble pas qu'il faille établir un lien étroit entre le καμπανισμός et le début des études. Il s'agit d'une formule identique destinée à des usages différents bien que s'adressant à des enfants dans l'un et l'autre cas.

A l'origine, la prière 'Αγία τριάς était utilisée pour la tonsure des enfants. Il en est ainsi dans l'Euchologe Barberini (VIIIe siècle), οù elle est intitulée : Εὐχὴ μετὰ τὸ κουρεῦσαι τὸ παιδίον β' 18. Elle remplit une fonction semblable dans le Leningr. gr. 226 (Xe siècle) 19 et dans le Sinait. gr. 973 (a. 1153) 20. Un autre témoin ancien est le Crypt. Γ. β. VII (Xe siècle), où elle est la seconde d'une série de trois prières pour le lavement des enfants après le baptême 21. Notons que

A STATE OF THE

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Cf. Canart, p. 273.

<sup>15</sup> Cod. ἀνεπερέαστον. Cette graphie est extrêmement répandue dans les manuscrits italo-grees. Sur la transformation en  $\epsilon$  de  $\eta$  non accentué devant  $\rho$ , voir G. Rohlfs, Historische Grammatik der unteritalienischen Gräzität (Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische Klasse, 1949, 4), Munich 1950, p. 31.

<sup>16</sup> Cf. ci-dessous, p. 227.

<sup>17</sup> Titres parallèles dans le Sin. gr. 982 (DMITRIEVSKIJ, p. 238; CANART, p. 273)

et dans le Sin. gr. 971 (DMITRIEVSKIJ, p. 257). 18 A. STRITTMATTER, The . Barberinum S. Marci » of Jacques Goar, dans Ephemerides Liturgicae 47 (1933) p. 359, nº 236; éd. d'après ce ms. dans Goar, p. 307 et F. C. Conv-BEARE, Rituale Armenorum, Oxford 1905, p. 409.

<sup>19</sup> A. JACOB, L'Euchologe de Porphyre Uspenski. Cod. Leningr. gr. 226 (Xe siècle), dans Le Muséon 78 (1965) p. 198, nº 204.

<sup>20</sup> DMITRIEVSKIJ, p. 95.

<sup>21</sup> F. 57v-58r. Elle est placée entre la prière Δέσποτα Κύριε ὁ θεὸς ἡμῶν, ὁ διὰ τῆς θείας

tous ces manuscrits sont italo-grecs, à l'exception du Sinait. gr. 973, dont l'origine est incertaine.

En ce qui concerne le texte proprement dit, il convient de souligner que le Vat. gr. 1833 ne présente pas de variantes notables par rapport à l'Euchologe Barberini 22 et cela nonobstant le double changement d'affectation subi entre-temps par l'oraison.

#### 2. Cryptensis $\Gamma$ . $\beta$ . II (xii<sup>e</sup> siècle)

Le cod. Γ.β. II de l'abbaye de Grottaferrata <sup>23</sup> provient sans doute de la Calabre méridionale ou des alentours de Messine. La première partie du manuscrit est écrite dans le style calligraphique dit de Reggio <sup>24</sup>. D'autre part, la Liturgie de saint Jean Chrysostome des f. 1<sup>r</sup>-22<sup>v</sup> <sup>25</sup> est identique, à quelques détails près, à celle du Bodl. Auct. E 5. 13 <sup>26</sup>, euchologe du XII<sup>e</sup> siècle copié à l'usage du Saint-Sauveur de Messine <sup>27</sup>.

Au f.  $121^{v}-122^{r}$ , sous le titre  $E \dot{v} \chi \dot{\eta}$  els καμπανισμόν παιδ(ίου) 28, nous retrouvons la formule 'Aγία τριάς. Le texte ne se différencie de celui du Vat.~gr.~1833 que par l'omission des mots εὐλογία πνευματικ $\hat{\eta}$  et καὶ ἀειπαρθένου Μαρίας, sans compter l'absence de la doxologie.

#### 3. VATICANUS GR. 1811 (A. 1147)

Par la Liturgie de Chrysostome, le Vat. gr. 1811 20 s'apparente étroi-

σου κολυμβήθρας (Goab, p. 304; cf. Dmiteievskij, p. 26) et la prière Κύριε ὁ θεὸς ἡμῶν, ὁ λύτρωσιν (Goab, p. 303); son titre a été gratté, le mot εὐχὴ mis à part.

- 22 Notons ici que le texte de Goar, p. 307 est tout à fait défectueux, en particulier là où il lit νοῦν εὐθὺν au lieu de γονεῦσιν. Cette singulière lecture est reprise telle quelle dans Conybeare, Rituale Armenorum, p. 409.
  - 23 Décrit dans Rocchi, p. 244-249, où il est attribué à tort au XIe siècle.
- 24 Cf. R. Devreesse, Les manuscrits grecs de l'Italie méridionale (Histoire, classement, paléographie) (Studi e testi, 183), Vatican 1955, p. 37-38 et pl. IV.
- <sup>25</sup> Éd. S. MURETOV, K materialam dlja istorii činoposljedovanija liturgii, Sergiev Posad 1895, p. 2-7.
- <sup>26</sup> La prothèse est éditée dans F. E. BRIGHTMAN, Liturgies Eastern and Western, I: Eastern Liturgies, Oxford 1896, p. 542-543.
  - 27 Cf. A. JACOB, dans Oriens christianus 55 (1971) p. 249.
  - 28 Leçon plus probable que maidés pour maidé (cod.).
  - 29 Description dans CANART, p. 182-190.

tement au Crypt. Γ. β. II et au Bodl. Auct. E 5. 13 30 et il n'est pas douteux qu'il soit plus ou moins originaire de la même région qu'eux.

Le rite du καμπανισμός est situé au f. 67<sup>r</sup>. Comme nous l'avons déjà dit plus haut, le titre est fort proche de celui du *Vat. gr. 1833*, mais des modifications d'une certaine importance ont été introduites dans le corps de la prière.

Εύχη επί καμπανιζομένου και είς παίδα παραδιδοῦσθαι είς τὰ μαθήματα.

"Αγία τριας ὁ θεος ήμων, εὐλόγησον τον δοῦλόν σου τοῦτον εὐλογία πνευματικη καὶ χάρισαι αὐτῷ ζωήν, μακροημέρευσιν ἀβλαβη καὶ ἀνεπηρέαστον <sup>81</sup> φυλαττόμενον σὺν ήμῶν τῆ χάριτι τοῦ Χριστοῦ σου, εἰς σύνεσιν καὶ εἰς πῶν ἔργον ἀγαθὸν εὐοδούμενος καὶ συντηρούμενος πρεσβείαις τῆς ἀγίας θεοτόκου καὶ ἀειπαρθένου Μαρίας καὶ πάντων τῶν ἀγίων σου.

\*Οτι εὐλόγηται καὶ δεδόξασται 32 τὸ πάντιμον καὶ μεγαλοπρεπές.

La substitution du mot « enfant » par le terme plus générique de « serviteur », jointe à la suppression de toute référence aux « parents », semble bien indiquer que les changements apportés au texte l'ont été sous l'influence du καμπανισμός, qui pourrait donc aussi s'adresser à des adultes. Le prêtre demande à Dieu d'accorder à son serviteur « vie » et « longévité ». Nous avons là un premier élément concret relatif au contenu et à la signification du rite. A noter enfin que le remaniement de la prière, assez gauche, a provoqué du flottement dans le choix des cas : χάρισαι αὐτῷ ... φυλαττόμενον... εὐοδούμενος ...

#### 4. VATICANUS GR. 1554 (XIIe SIÈCLE)

Copié par le prêtre Jean, le Vat. gr. 1554 est un euchologe de marque nettement calabraise 33. Nous savons qu'il était encore conservé à Mileto au début du XVIIe siècle et qu'il fut offert à la Bibliothèque Vaticane par le cardinal Felice Centino, évêque de ce diocèse entre

<sup>30</sup> CANABT, p. 182.

<sup>31</sup> ανεπερέαστον cod.

<sup>32</sup> δεδοξασθ(αι) cod.

Description dans Giannelli, p. 135-144; bibliographie du ms. dans P. Canart-V. Peri, Sussidi bibliografici per i manoscritti greci della Biblioteca Vaticana (Studi e testi, 261), Vatican 1970, p. 607-608; spécimens d'écriture dans A. Jacob, Nouveaux documents italo-grecs pour servir à l'histoire du texte des prières de l'ambon, dans Bulletin de l'Institut historique belge de Rome 38 (1967) pl. II-IV (après la p. 144).

1611 et 1613 <sup>34</sup>. Il conserve, au f. 110<sup>r-v</sup>, une prière de καμπανισμός destinée au bétail. En voici le texte.

Εὐχή ἐπὶ καμπανισμοῦ κτηνῶν.

Δέσποτα ὁ θεὸς ὁ παντοκράτωρ, ὁ πατὴρ τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ὁ ἔχων ἐξουσίαν πάσης κτίσεως, δεόμεθα καὶ παρακαλοῦμέν σε · διάσωσον τὰ κτήνη ταῦτα καὶ στήριξον καὶ ἐνδυνάμωσον αὐτὰ καὶ πάντα φθόνον καὶ πειρασμὸν καὶ πασαν σατανικὴν ἐνέργειαν καὶ πασαν φαρμακίαν κατάργησον ἀπ' αὐτῶν · τὰ καλὰ καὶ συμφέροντα καὶ τὴν παρὰ σοῦ εὐόδωσιν καὶ σωτηρίαν καὶ εὐλογίαν τῷ κυρίῳ αὐτῶν ἐπιχορήγησον.

Διὰ τοῦ μονογενοῦ<s> σου υίοῦ, μεθ' <οῦ> εὐλογητός.

Il s'agit, comme on le voit, d'une simple formule de bénédiction du bétail, déjà attestée au Xe siècle dans le Crypt. Γ. β. VII, f. 101v (Εὐχὴ ἄλλη εἰς κτήνη). Elle offre quelques points de ressemblance avec l'εὐχὴ εἰς τὸ εὐλογῆσαι ποίμνην de l'euchologe imprimé 35.

Beaucoup plus intéressante est la traduction du titre en dialecte calabrais qu'une main ancienne <sup>36</sup> a copiée en lettres grecques dans la marge du f. 110<sup>r</sup>:

ορ. κουάνδου σε πέσανου λε ββέστιε 37.

Nous avons ainsi la certitude que le mot καμπανισμός est bien employé ici dans le sens de « pesée », mais la raison et les modalités de cette pesée nous échappent encore.

#### 5. VATICANUS GR. 1979 (XII<sup>e</sup> SIÈCLE)

Ce codex nous a conservé une εὐχὴ ἐπὶ καμπανισμὸν κτηνῶν (f. 15<sup>r</sup>) identique à celle du Vat. gr. 1554. Un élargissement de l'incipit (Δέσποτα Κύριε ὁ θεὸς ὁ παντοκράτωρ, ὁ πατὴρ τοῦ Κυρίου καὶ θεοῦ καὶ σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ) et le remplacement de εὐόδωσιν par εὐδόκησιν constituent les seules variantes dignes d'être notées.

<sup>84</sup> GIANNELLI, p. 144.

<sup>35</sup> GOAR, p. 589.

<sup>36</sup> GIANNELLI, p. 137 la date du XIVe siècle.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Du verbe, Giannelli, p. 139 n'avait réussi à lire que la première et les dernières lettres :  $\pi$   $\nu o \nu$ .

Le Vat. gr. 1979 est d'origine calabraise 38. Plusieurs mains ont contribué à sa réalisation; notre prière a été copiée par la main principale, qui trahit quelque affinité avec l'écriture de Reggio 39.

### 6. VATICANUS GR. 1863 (XII<sup>e</sup> SIÈCLE)

Le passage qui nous intéresse étant mutilé du début et, partant, dépourvu de titre, nous en remettons à plus tard la discussion. Ce n'est, en effet, qu'après avoir procédé à l'analyse du Barber. gr. 293 (ci-dessous, nº 10), que nous serons à même de l'identifier sans hésitation et de le situer à sa place exacte dans l'évolution du rite.

#### 7. Ottobonianus gr. 344 (a. 1177)

Avec l'Ottob. gr. 344, nous quittons la Calabre pour nous rendre en Terre d'Otrante. Achevé en 1177 par Galaction, prêtre et deuteropsalte de la grande église d'Otrante, l'Ottob. gr. 344 est le plus ancien et le plus complet des euchologes de cette région qui soient parvenus jusqu'à nous 40. Aux f. 129v-130r, nous y relevons une nouvelle formule à réciter durant le rite du καμπανισμός.

Εύχη επί καρποφορούντων η αὐτη αναγινώσκεται και επί τῶν καμπανισμάτων.

Ή πηγή των ἀγαθων, δέσποτα καὶ εὐεργέτα των σων ποιημάτων, πρόσδεξαι κατὰ τὴν σὴν ἀγαθότητα τὴν καρποφορίαν τοῦ δούλου σου τοῦ δεῖνος εἰς ἀσμὴν εὐωδίας καὶ ἔμπλησον τὰ ταμιεῖα αὐτοῦ παντὸς ἀγαθοῦ καὶ ῥῦσαι αὐτὸν ἀπὸ παντὸς πειρασμοῦ μετὰ πάντων αὐτοῦ των προσηκόντων καὶ φώτισον αὐτὸν ἐν τῆ γνώσει σου, ἵνα εὐαρεστήσας σοι καταξιωθῆ των αἰωνίων καὶ ἀφθάρτων σου ἀγαθων.

\*Οτι εὐλόγηταί σου τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υἰοῦ καί.

La prière ἐπὶ καρποφορούντων est certainement fort ancienne. Attestée déjà dans l'Euchologe Barberini sous ce titre <sup>41</sup>, elle n'apparaît toutefois plus qu'assez rarement dans les euchologes postérieurs.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Sur ce ms., voir Jacob, Nouveaux documents, p. 117-118; bibliographie dans Canart-Peri, Sussidi, p. 665.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Cf. la reproduction du f. 23<sup>r</sup> dans Jacob, Nouveaux documents, pl. V.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Bibliographie du ms. dans Canabt-Peri, Sussidi, p. 212-213; Henrica Follieri, Codices graeci Bibliothecae Vaticanae selecti, temporum locorumque ordine digesti, commentariis et transcriptionibus instructi (Exempla scripturarum, IV), Vatican 1969, p. 59-60.

<sup>41</sup> STRITTMATTER, « Barberinum », p. 360, nº 245 (inc. Πηγή τῶν ἀγαθῶν); éd. Goar,

Citons le Leningr. gr. 226 (Italie méridionale, Xe siècle) 42, ainsi qu'un euchologe d'origine orientale, l'Ottob. gr. 434, f. 60v (XIIe siècle) 48. Le texte de la prière n'a guère évolué entre le VIIIe et le XIIe siècle. Étant donné le sens bien précis de la formule, son utilisation dans le καμπανισμός ne s'explique que dans la mesure où un des éléments de ce rite était précisément constitué par une offrande en nature.

#### 8. Sinaiticus gr. 966 (xiiie siècle)

La prière de l'euchologe de la grande église d'Otrante est également présente dans le Sin. gr. 966 (f. 102<sup>r</sup>) 44. Elle y porte le titre suivant : Εύχη ἐπὶ καρποφορούντων καὶ καμπανισμάτων 45.

Le contenu de ce manuscrit et sa parenté indéniable avec l'Ottob. gr. 344 ne laissent subsister aucun doute sur sa provenance otrantaise.

#### 9. Barberinianus gr. 443 (xiii<sup>e</sup> siècle)

Otrantais comme les deux précédents, le Barber. gr. 443 46 contient deux prières pour les καμπανιζόμενοι (f. 69v-70r). La première, intitulée εὐχὴ ἐπὶ καμπανιζομένων, n'est autre que la formule 'Ayia τριάς dans la version modifiée du Vat. gr. 1811. La seconde, par contre, est nouvelle, tout au moins pour ce qui regarde notre sujet.

Εύχη έτέρα.

Ο έκ πέντε άρτων και δύο ιχθύων πεντακισχιλίους χορτάσας και έκ των περισσευμάτων πλήθος τοσούτου άχθήναι παρασκευάσας, αθτός, δέσποτα Κύριε παντοδύνομε, καὶ τὰ ἐγκαταλείμματα ταθτα πλήθυνον καὶ τοὺς ἐξ αὐτῶν μεταλαμβάνοντας άγιασον χάριτι τἢ σἢ, μεσιτεία δὲ τοῦ μονογενοῦς σου υίοῦ, μεθ οδ εὐλογητός εί σθυ τῷ παναγίω καὶ ἀγαθῷ καὶ ζωοποιῷ σου πνεύματι νθυ καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοθς alŵvas.

42 JACOB, Uspenski, p. 196, no 179.

44 Description dans DMITRIEVSKIJ, p. 202-219.

45 DMITRIEVSELJ, p. 219.

p. 523; sur cette prière, voir Ed. von der Goltz, Tischgebete und Abendmahlegebete in der altchristlichen und in der griechischen Kirche (Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur, N. F., XIV, 2b), Leipzig 1905, p. 46-47.

<sup>48</sup> On date généralement ce ma. du XIII° siècle, mais les tables pascales, qui vont de 1175 à 1198 (f. 99° et suiv.), montrent bien qu'il appartient encore au siècle précédent.

<sup>46</sup> Bibliographie du ms. dans CANART-PERI, Succide, p. 151.

La prière utilisée ici sert d'ordinaire à bénir le pain de la table. Dmitrievskij en a publié une recension quelque peu différente d'après le Sinait. gr. 973 (a. 1153) 47. On la trouve cependant dans des témoins plus anciens comme, par exemple, le Vat. gr. 1833 (X° siècle) 48. Son emploi dans le rite du καμπανισμός présente donc quelque analogie avec la prière ἐπὶ καρποφορούντων de l'Ottob. gr. 344 et du Sin. gr. 966.

#### 10. BARBERINIANUS GR. 293 (XIII<sup>e</sup> SIÈCLE)

Cet euchologe calabrais 49 renferme, non plus seulement des prières isolées, mais un véritable office de καμπανισμός (f. 55<sup>r</sup>-57<sup>v</sup>). Les rubriques y font malencontreusement défaut. En revanche, la synaptè initiale et l'ensemble des oraisons fournissent de précieuses indications sur le but poursuivi par la cérémonie.

'O lepeds ἐπεύχεται · 'Ayla τριὰς ὁ θεὸς ἡμῶν, εὐλόγησον τὸν δοῦλόν σου τὸν δεῖνα εὐλογία πνευματική, ήτις οὐκ ἀφαιρεθήσεται ἀπ' αὐτοῦ, καὶ χάρισαι αὐτὸν τοῖς ίδίοις γονεῦσιν ἀβλαβή καὶ ἀνεπηρέαστον φυλαττόμενον σὺν ἡμῶν εἰς δόξαν σὴν καὶ τοῦ ἀνάρχου σου πατρὸς καὶ τοῦ παναγίου πνεύματος νῦν καὶ ἀεί.

Βὐχή. Πάτερ ἄγιε, ἰατρὲ ψυχῶν καὶ σωμάτων, ὁ πέμφας τον μονογενη σου υίον, τον Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστον καὶ θεόν, πάσαν νόσον ἰώμενον καὶ ἐκ θανάτου λυτρούμενον, ἵασαι καὶ τον δοῦλόν σου τοῦτον ἐκ τῆς περιεχούσης αὐτον σωματικῆς ἀσθενείας διὰ τῆς χάριτος τοῦ Χριστοῦ σου καὶ ζωοποίησον αὐτον κατὰ τὸ σοὶ εὐάρεστον τὴν ὀφειλομένην σοι εὐχαριστίαν ἐν ἀγαθοεργία ἀποπληροῦντα. "Οτι σὸν τὸ κράτος καὶ σοῦ ἐστιν ἡ βασιλεία καὶ ἡ δύναμις καὶ ἡ δόξα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υίοῦ καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰώνας τῶν αἰώνων.

Εὐχὴ ἐτέρα όμοία. 'Αγαθὲ καὶ φιλάνθρωπε πολυέλεε Κύριε, ὁ πᾶσαν νόσον καὶ πᾶσαν μαλακίαν ἰώμενος, ἴασαι καὶ τὸν δοῦλόν σου τὰν δεῖνα, ἐξέγειρον αὐτὸν ἀπὸ κλίνης ὀδύνης, ἐπίσκεψαι αὐτὸν ἐν ἐλέει καὶ οἰκτιρμοῖς, ἀποδίωξον αὐτοῦ πᾶσαν ἀρρωστίαν καὶ ἀσθένειαν, ἴνα ἐξαναστὰς τῆ χειρί σου τῆ κραταιῷ δουλεύση σοι

<sup>&#</sup>x27;Ακολουθία είς καμπανισμόν.

<sup>&#</sup>x27;Εν εἰρήνη τοῦ Κυρίου δεηθῶμεν.

Ύπερ της άνωθεν είρηνης.

Υπέρ της είρηνης.

Υπέρ τοῦ άγίου οἴκου.

Υπέρ τοῦ δούλου τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα.

<sup>&</sup>quot;Οπως Κύριος ο θεός ήμων αναστήση αὐτὸν ἀπὸ κλίνης οδύνης καὶ ἀπὸ στρωμνῆς κακώσεως τοῦ Κυρίου δεηθώμεν.

Υπέρ τοῦ ρυσθήναι ήμας ἀπὸ πάσης.

<sup>&#</sup>x27;Ελέησον ήμας, ό θεός.

<sup>47</sup> DMITRIEVSKIJ, p. 113.

<sup>48</sup> CANART, p. 276.

<sup>49</sup> Bibliographie dans CANART-PERI, Sussidi, p. 140.

μετά πάσης εὐχαριστίας ύμνων σὺν ἡμῖν τὸ πανάγιον καὶ προσκυνητὸν ὅνομά σου τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υίοῦ καὶ τοῦ ἀγίου.

Εὐθ(έως) λέγ(εται) δὲ τὸ ἀπολυτίκιν τοῦ ἀγίου.

Καὶ ὁ ἱερεύς · Σοφία.

'Ο λαός · Εὐλο(γεῖτε) · εὐλό(γησον) 50, δέσποτα.

'Ο ίερεύς · 'Ο ὢν εὐλογητός θεός ήμων πάντοτε νῦν καὶ ἀεί.

'Ο λαός · Δόξα σοι, ὁ θεός, ἡ ελπὶς ἡμῶν.

'Ο ίερεὺς δίδοται τὴν ἀπόλυσιν ταύτην · Εὐλογητὸς Χριστὸς ὁ θεὸς ἡμῶν διὰ πρεσβειῶν τῆς αὐτοῦ μητρός, ἀχράντου ὑπερενδόξου εὐλογημένης δεσποίνης ἡμῶν θεοτόκου καὶ ἀειπαρθένου Μαρίας, ὁ ἰώμενος πᾶσαν νόσον καὶ πᾶσαν μαλακίαν τῷ λαῷ αὐτοῦ πάντοτε νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων.

Le rituel du Barber. gr. 293 s'applique à des malades, comme l'indique déjà à suffisance l'insertion de la pétition "Οπως Κύριος dans la synaptè. Chose curieuse, la prière 'Αγία τριάς n'a pas été modifiée en conséquence; malgré la chute de la partie finale, à partir de ὑπὸ τῆς σῆς εὐσπλαγχνίας, elle se présente encore, pour le reste, sous une forme assez proche du texte primitif. Deux prières pour les malades viennent accentuer le caractère propre de l'office. La première (Πάτερ ἄγιε) est d'un emploi universel dans le rite byzantin 51, tandis que la seconde ('Αγαθὲ καὶ φιλάνθρωπε) se rencontre surtout dans des manuscrits italo-grecs 52. Le thème de la maladie apparaît également dans la bénédiction finale. La mention des parents ayant été conservée dans la formule 'Αγία τριάς, il faut en conclure que la cérémonie était réservée aux enfants.

<sup>50</sup> Le copiste du ms. abrège de la même façon εὐλογεῖτε et εὐλόγησον, mais la restitution ne devrait pas faire de doute : cf. A. STRITTMATTER, « Missa Grecorum». « Missa Sancti Iohannis Crisostomi». The Oldest Latin Version Known of the Byzantine Liturgies of St. Basil and St. John Chrysostom, dans Traditio 1 (1943) p. 134, n. H; M. ABRANZ, Le Typicon du monastère du Saint-Sauveur à Messine. Codex Messinensis gr. 115, A.D. 1131 (Orientalia christiana analecta, 185), Rome 1969, p. 401; A. JACOB, Fragments peu connus d'euchologes otrantais, dans Bulletin de l'Institut historique belge de Rome 42 (1972) p. 101; JACOB, Prières de l'ambon, pl. IV, 1° l.

<sup>51</sup> STRITTMATTER, & Barberinum \*, p. 358, no 223 (Barber. gr. 336); JACOB, Uspenski, p. 198, no 209 (Leningr. gr. 226); Goar, p. 348 (Barber. gr. 329); DMITRIEVSKIJ, p. 210 (Sin. gr. 966); DMITRIEVSKIJ, p. 5 (Sin. gr. 957), 35 (Sin. gr. 958, f. 93\*), 71 (Sin. gr. 962, f. 126\*), 109 (Sin. gr. 973), 1018-1019 (Coisl. gr. 213), etc.

<sup>52</sup> Les plus anciens témoins semblent être les Crypt. Γ.β. VII, f. 81<sup>r</sup> et Γ.β. IV, f. 136<sup>r</sup> (X<sup>e</sup> siècle); DMITRIEVSKIJ, p. 197 l'a éditée d'après un euchologe qui semble bien être d'origine orientale, le Sin. gr. 960 (XIII<sup>e</sup> siècle). On ne confondra pas cette formule avec la prière de même incipit éditée dans Goar, p. 341.

Un office de ce genre, mais plus simple, est contenu dans un fragment acéphale du *Vat. gr. 1863* (f. 125<sup>r-v</sup>), euchologe du XII<sup>e</sup> siècle utilisé sans doute dans la région de Sinopoli, en Calabre <sup>53</sup>.

[...] καὶ ἡμᾶς ἀπὸ πάσης νόσου καὶ θλίψεως, ὀργῆς καὶ ἀνάγκης τοῦ Κυρίου δεηθῶμεν.

'Αντιλαβοῦ, σῶσον, ἐλέησον καὶ διαφύλαξον.

Της παναγίας άχράντου.

Είτα βάλλ(ων) ὁ ἱερεὺς τὴν χεῖρα αὐτοῦ εἰς τὴν κεφαλὴν λέγ(ει) τὴν εὐχήν· 
'Αγία τριὰς ὁ θεὸς ἡμῶν, εὐλόγησον τὸν παῖδα τοῦτον εὐλογία πνευματικῆ καὶ χάρισαι αὐτὸν τοῖς ἰδίοις γονεῦσιν ἀβλαβῆ καὶ ἀνεπηρέαστον <sup>54</sup> φυλαττόμενον ὑπὸ τῆς σῆς εὐσπλαγχνίας εἰς αὕξησιν καὶ εἰς σύνεσιν καὶ εἰς πᾶν ἔργον ἀγαθὸν εὐοδούμενον, καὶ λύτρωσαι αὐτὸν ἀπὸ πάσης νόσου χαλεπῆς πρεσβείαις τῆς πανυμνήτου δεσποίνης ἡμῶν θεοτόκου καὶ ἀειπαρθένου Μαρίας καὶ τοῦ ἀγίου ὁ δεῖνα καὶ πάντων τῶν ἀγίων σου, μεθ' οῦ εὐλογητὸς εἶ εἰς τοὺς αἰῶνας. 'Αμήν.

La dernière pétition de la synaptè du Vat. gr. 1863 a été modifiée par rapport au texte reçu : ['Υπὲρ τοῦ ρυσθῆναι] καὶ ἡμᾶς ἀπὸ πάσης νόσου καὶ θλίψεως au lieu de 'Υπὲρ τοῦ ρυσθῆναι ἡμᾶς ἀπὸ πάσης θλίψεως. La précédente devait donc être d'une teneur semblable à la pétition "Οπως Κύριος du Barber. gr. 293. Le prêtre pose sa main sur la tête du malade en récitant l'oraison. Le choix de la formule 'Αγία τριάς prouve qu'il s'agit d'un office de καμπανισμός, destiné, ici aussi, aux enfants.

#### 11. VATICANUS GR. 2111 (XIIIe/XIVe SIÈCLE)

Ainsi que l'ont bien montré Cozza-Luzi <sup>55</sup> et, tout récemment encore, M. A. Turyn <sup>56</sup>, le Vat. gr. 2111 et le Typikon de Grottaferrata (Crypt.  $\Gamma$ . a. I), daté de 1299/1300 <sup>57</sup>, ont été transcrits par le même copiste, Joseph Melendytès <sup>58</sup>. Cette constatation nous fournit un précieux

<sup>58</sup> Décrit dans CANART, p. 384-387.

<sup>54</sup> ανεπερέαστον cod.

<sup>55</sup> Cf. ROCCHI, p. 211; Marie Vogel - V. Gardthausen, Die griechischen Schreiber des Mittelalters und der Renaissance (Beihefte zum Zentralblatt für Bibliothekswesen, XXXIII), Leipzig 1909, p. 220.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> A. Turyn, Dated Greek Manuscripts of the Thirteenth and Fourteenth Centuries in the Libraries of Italy, I, Urbana-Chicago-Londres 1972, p. 97.

 <sup>57</sup> Sur ce ms., voir Turyn, Dated Greek Manuscripts, I, p. 96-98 et II, pl. 75 et 232.
 58 Μελενδύτης signifie simplement moine : cf. Turyn, Dated Greek Manuscripts,
 I, p. 97.

point de repère chronologique pour le Vat. gr. 2111 et, en outre, la quasi-certitude qu'il a vu le jour à Grottaferrata. L'office de καμπανισμός de ce codex (f. 11v-13v) so est d'une importance extrême pour notre propos grâce aux quelques rubriques que son rédacteur y a introduites.

'Ακολουθία είς καμπανισμόν.

'Ο Ιερεύς · Εὐλογημένη ή βασιλεία τοῦ πατρός καὶ τοῦ.

'Εν εἰρήνη τοῦ Κυρίου δεηθῶμεν.

Υπέρ τοῦ δούλου τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα, ὑγείας, σωτηρίας καὶ ἀφέσεως τῶν ἁμαρτιῶν αὐτοῦ.

'Αντιλαβοῦ, σῶσον, ἐλέησον.

Της παναγίας άχράντου καὶ ἐνδόξου δεσποίνης ήμῶν θεοτόκου καὶ ἀειπαρθένου Μαρίας, τοῦ ἀγίου καὶ ἐνδόξου ὁ δεῖνα μετὰ πάντων τῶν ἀγίων καὶ δικαίων μνημονεύοντες ἐαυτούς καὶ ἀλλήλους καὶ πᾶσαν τὴν ζωὴν ἡμῶν Χριστῷ τῷ θεῷ παραθώμεθα.

"Ότι πρέπει σοι πᾶσα δόξα.

Τοῦ Κυρίου δεηθώμεν.

Εὐχὴ εἰς παίδα ἢ εἰς παιδίσκην. 'Αγία τριὰς ὁ θεὸς ἡμῶν, εὐλόγησον τὸν παίδα τοῦτον ... Σὰ γὰρ εἰ ὁ δοτὴρ τῶν ἀγαθῶν δωρημάτων καὶ σοὶ τὴν δόξαν ἀναπέμπομεν τῷ πατρὶ καὶ τῷ υἰῷ καὶ τῷ ἀγίῳ πνεύματι νῦν καὶ ἀεί.

Εὐχή ἄλλη γενική εἰς μικρούς καὶ μεγάλους · Ο τὰς κοινὰς ταύτας. Ζήτει εἰς τὸ δεύτερον ἀντίφωνον τῆς ἱερουργίας.

Μετά δὲ τὴν εὐχὴν λαμβάνει 60 ὁ ἱερεὺς ζυγὸν καὶ τίθησιν εἰς τὴν μίαν πλάστιγγαν 61 τὰ προσενεχθέντα, εἰς δὲ τὴν ἄλλην πλάστιγγαν τὸν τὴν ὁμολογίαν ποιήσαντα,
λέγων οὖτως · Εἰς τὸ ὅνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υἰοῦ καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος.
Τὰς εὐχάς μου τῷ Κυρίῳ ἀποδώσω ἐναντίον παντὸς τοῦ λαοῦ διὰ πρεσβειῶν τῆς
ὑπερυμνήτου δεσποίνης ἡμῶν θεστόκου καὶ ἀειπαρθένου Μαρίας καὶ τοῦ ἀγίου
καὶ ἐνδόξου ὁ δεῖνα καὶ πάντων τῶν ἀγίων νῦν καὶ ἀεί.

Μετά Μ το ζυγοστατήσαι αὐτον ἄρχεται ὁ ἱερεύς · Ελέησον ήμας, ὁ θεός, κατὰ τὸ μέγα ἔλεός < σου > , δεόμεθα.

Υπέρ τοῦ εἰσακοῦσαι Κύριον τὸν θεὸν τῆς φωνῆς τῆς δεήσεως ἡμῶν τῶν ἀμαρτωλῶν καὶ ἐλεῆσαι ἡμᾶς.

Υπέρ του δούλου του θεου ό δείνα, ύγείας, σωτηρίας και άφέσεως των άμαρτιών αὐτου.

"Οτι έλεήμων και φιλάνθρωπος θεός υπάρχεις.

Δόξα σοι, ό θεός, ή ελπίς ήμων, δόξα σοι.

60 λαμβάννει cod.

Εὐπρόσδεκτον ποιήση Κύριος ὁ θεός τὴν εὐχὴν τῆς δεήσεως ἡμῶν τῶν ἀμαρτωλῶν πρεσβείαις τῆς παναχράντου αὐτοῦ μητρός, τῶν τιμίων ἀσωμάτω<ν> καὶ ἐπουρανίων δυνάμεων, τοῦ τιμίου προφήτου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου,

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Il est immédiatement suivi par l'invocation en vers où apparaît le nom du copiste (éd. Turn, Dated Greek Manuscripts, I, p. 97).

<sup>61</sup> Accus. en -ar : cf. S. B. PSALTES, Grammatik der byzantinischen Chroniken (Forschungen zur griechischen und lateinischen Grammatik, 2), Göttingen 1913, p. 153-154.

τῶν ἀγίων ἐνδόξων καὶ πανευφήμων ἀποστόλων, τοῦ ἀγίου καὶ ἐνδόξου ὁ δεῖνα καὶ πάντων τῶν ἀγίων · σώση καὶ ἐλεήση καὶ διαφυλάξη πάντας ἡμᾶς ὡς ἀγαθὸς καὶ φιλάνθρωπος.

Encore que peu circonstanciées, les rubriques de ce texte suffisent néanmoins à résoudre les principaux problèmes qui nous occupent ici. Le καμπανισμός, comme le suggérait déjà la note marginale en dialecte calabrais du Vat. gr. 1554, est bien une pesée, dans laquelle un des plateaux de la balance (πλάστιγξ) accueille le bénéficiaire du rite, tandis que l'on dépose sur l'autre les offrandes faites par ce dernier (τὰ προσενεχθέντα). Rien n'est dit sur la nature des offrandes, mais les prières 'Η πηγή τῶν ἀγαθῶν et 'Ο ἐκ πέντε ἄρτων attestées dans les euchologes otrantais (n° 7, 8, 9) font clairement entendre qu'il s'agit avant tout de produits agricoles.

La cérémonie est non seulement ouverte aux enfants des deux sexes, mais encore aux adultes. Au lieu de modifier en ce sens la formule 'Ayía τριάς — solution adoptée par le Vat. gr. 1811 et le Barber. gr. 443 —, le rédacteur a préféré recourir à une prière d'allure plus générale « pour petits et grands » et son choix s'est arrêté sur la prière du troisième antiphone de la Liturgie 62.

Le formulaire du Vat. gr. 2111 ne nous éclaire guère sur le but poursuivi par le rite du καμπανισμός. A la différence de ce que nous avons constaté dans le Barber. gr. 293 et le Vat. gr. 1863, ses litanies 63 ne renferment aucune pétition spécifique pour implorer de Dieu la guérison d'une maladie. En revanche, la rubrique fondamentale de l'office mérite une nouvelle fois de retenir notre attention. Elle désigne, en effet, par l'expression τὸν τὴν ὁμολογίαν ποιήσαντα l'homme que l'on s'apprête à peser.

Le parallélisme suggéré par la pesée voudrait qu'à côté des « choses offertes » (προσενεχθέντα) l'on ait « celui qui fait l'offrande ». Cette acception du mot ὁμολογία, inconnue des dictionnaires, est confirmée par une variante de la prière Ἡ πηγὴ τῶν ἀγαθῶν dans le Vat. gr. 1228 (nº 12): πρόσδεξαι ... τὴν ὁμολογίαν (au lieu de καρποφορίαν). A la suite de quelle évolution sémantique ὁμολογία a-t-il fini par désigner une offrande? Nous pensons qu'il faut en rechercher le point

<sup>62</sup> BRIGHTMAN, p. 311-312. La rubrique «Cherche au deuxième antiphone de la Liturgie» s'explique sans doute par le fait que la prière 'Ο τὰς κοινὰς ταύτας était copiée tout juste après les versets du deuxième antiphone; l'euchologe, aujourd'hui mutilé, ne contient plus la Liturgie.

<sup>83</sup> Synaptè au début, ecténie avant la bénédiction finale.

de départ dans le sens de « vœu », déjà bien attesté dans la version des Septante 64. Les notions de vœu et d'offrande sont intimement liées l'une à l'autre dans la mesure où, souvent, l'offrande constitue l'aboutissement normal d'un vœu. Le glissement de sens s'explique ainsi sans difficulté. Si notre interprétation est exacte, l'ὁμολογία n'est donc pas une offrande quelconque, mais bien une offrande effectuée à la suite d'un vœu. A la lumière de cette brève étude de vocabulaire, la cérémonie du καμπανισμός acquiert enfin une signification plus précise. L'accomplissement d'un vœu au moyen d'une offrande solennelle, voilà la raison pour laquelle, suivant le Vat. gr. 2111, le fidèle se présente au prêtre pour le rite de la pesée 65.

#### 12. VATICANUS GR. 1228 (XIVe SIÈCLE)

Le Vat. gr. 1228 est un manuscrit en papier copié dans le premier quart du XIVe siècle 66, peut-être en Terre d'Otrante 67. Il ne contient pas moins de quatre prières de καμπανισμός, dont deux pour les animaux et deux pour les enfants.

- 1. (f. 30r-v) Εὐχὴ εἰς τὸ καμπανίσαι ζωά 68. Inc. Δέσποτα Κύριε
- 64 Par exemple, dans ce passage de Ier., LI, 25: Ποιοῦσαι ποιήσομεν τὰς ὁμολογίας ἡμῶν, ἄς ὡμολογήσαμεν, θυμιᾶν τῆ βασιλίσση τοῦ οὐρανοῦ καὶ σπένδειν αὐτῆ· ἐμμείνασαι ἐνεμείνατε ταῖς ὁμολογίαις ὑμῶν καὶ ποιοῦσαι ἐποιήσατε. Dans le dialecte néo-grec de Bova, en Calabre, c'est précisément sous cette signification que le mot ὁμολογία a été conservé : cf. G. Rohles, Lexicon graecanicum Italiae inferioris. Etymologisches Wörterbuch der unteritalienischen Gräzität, 2° éd., Tübingen 1964, p. 362.
- 65 Ce double aspect de vœu et d'offrande nous fait mieux comprendre choix de la prière du troisième antiphone de la Liturgie (... ὁ καὶ δύο καὶ τρισὶ συμφωνοῦσιν ἐπὶ τῷ ὀνόματί σου τὰς αἰτήσεις παρέχειν ἐπαγγειλάμενος, αὐτὸς καὶ νῦν τῶν δούλων σου τὰ αἰτήματα πρὸς τὸ συμφέρον πλήρωσον...) et, d'autre part, le remplacement de la doxologie traditionnelle de la prière 'Αγία τριάς par la doxologie Σὺ γὰρ εἶ ὁ δοτὴρ κτλ.
- 66 Les tables pascales commencent en 1320 (f. 33°). Le filigrane est composé de deux groupes de deux lettres, très probablement IO-GI, avec contremarque : cf. V. A. Mošin S. M. Traljić, Filigranes des XIIIe et XIVe ss. (Académie yougoslave des sciences des beaux-arts. Institut d'histoire), I, Zagreb 1957, nos 5712-5713 (a. 1305-1306).
- 67 Plusieurs traits de l'écriture trahissent une influence otrantaise; nous n'excluons cependant pas que le codex puisse provenir de Lucanie ou des confins calabro-lucaniens; corriger en ce sens A. Jacob, Le Vat. gr. 1238 et diocèse de Paléocastro, dans Rivista di storia della Chiesa in Italia 25 (1971) p. 520, n. 38.
- 68 En marge, d'une main récente (deuxième moitié du XVIe siècle?): εἰς ζευῖν βοῶν. Sur la chute du γ dans le groupe αυγ (ou ευγ) + voyelle en Italie méridionale, voir A. Jacob, Les prières de l'ambon du Leningr. gr. 226, dans Bulletin de l'Institut historique

ό θεὸς ὁ παντοκράτωρ, ὁ πατὴρ τοῦ Κυρίου καὶ θεοῦ ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ὁ ἔχων ἐξουσίαν πάσης κτίσεως. Il s'agit de la formule que nous avons éditée ci-dessus d'après le Vat. gr. 1554 (n° 4) et qui est attestée également par le Vat. gr. 1979 (n° 5). Elle s'applique ici à des bœufs (διάσωσον τοὺς βόας τούτους) et non pas au bétail en général, comme dans les deux euchologes précédents.

2. (f. 30v-31r) 'Ετέρα εὐχή.

Δέσποτα Κύριε ὁ θεὸς ἡμῶν, ὁ εὐλογήσας τοὺς τρεῖς βόας "Ηλιον καὶ Κορνήλιον καὶ Τρισκύλιον 69, καὶ ἀπὸ ἀσθενείας οὐκ ἐφοβήθησαν, ἀλλὰ γέγοναν μακρόβιοι 70. ὁ εὐλογήσας τὸν βοῦν τὸν Ἱεροσολυμίτην, ὁ τὰ τίμια ξύλα φέρας καὶ ποιήσας αὐτὸν μακρόβιον καὶ μακροχρόνιον, καὶ νόσον οὐκ ἐφοβήθησαν 71 · κατ' ἐκείνην τὴν εὐλογίαν εὐλόγησον τὰ βοήδια τοῦ δούλου τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα διὰ τὸ ἄγιον ὅνομά σου καὶ διὰ πρεσβειῶν τῆς ἀχράντου δεσποίνης ἡμῶν θεοτόκου καὶ ἀειπαρθένου Μαρίας, τῶν τιμίων ἀσωμάτων καὶ ἐπουρανίων δυνάμεων καὶ τοῦ ἀγίου ἐνδόξου ὁ δεῖνα καὶ πάντων τῶν ἀγίων, ἀμήν. "Οτι πρέπει σοι.

Nous n'avons pas réussi jusqu'à présent à trouver d'autres témoins de cette prière, dont la première partie, fort curieuse, s'écarte des thèmes habituels et semble s'inspirer de sources populaires ou hagiographiques 72.

- 3. (f. 31<sup>r</sup>) Εὐχὴ εἰς καμπανισμόν παιδίων. Εὐχή. Inc. 'Η πηγὴ τῶν ἀγαθῶν. Nous avons évoqué plus haut <sup>78</sup> la variante ὁμολογίαν, que le texte du Vat. gr. 1228 présente par rapport à celui de l'Ottob. gr. 344 (nº 7) et du Sin. gr. 966 (nº 8).
  - 4. (f. 31<sup>v</sup>) Έτέρα εὐχή. Inc. 'Αγία τριάς. Le Vat. gr. 1228 suit,

belge de Rome 42 (1972) p. 112; nous avons affaire à un diminutif en -ω venant de ζευγίον, dont le sens paraît bien être celui de « joug ».

- <sup>69</sup> τρεῖσκύλιον cod.
- 70 μακρόβιον sic cod.
- 71 Sie cod.

Nous ignorons l'auteur de la prière a déniché dans quelque formule magique ou ailleurs les bœufs "Ηλιος, Κορνήλιος et Τρισκύλιος. Le bœuf hagiopolite ne nous est pas mieux connu. En ce qui concerne ce dernier, il n'est peut-être pas tout à fait hors de propos de rappeler le fameux épisode de la Vita Silvestri où l'on voit l'évêque de Rome rendre la vie à un taureau tué par les maléfices de son contradicteur juif (pour l'iconographie, voir G. Kaffal, Saints in Italian Art. Iconography of the Saints in Central and South Italian Schools of Painting, Florence 1965, c. 1036, fig. 1210-1211); la scène se passe à Rome, mais l'on sait que la Vie la plus récente (BHG, 1633-34) transporte également Silvestre à Jérusalem (cf. W. Levison, Konstantinische Schenkung und Silvester-Legende, dans Miscellanea Francesco Ehrle, II [Studi e testi, 38], Vatican 1924, p. 234).

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Ci-dessus, p. 235.

grosso modo, la recension du Vat. gr. 1811 (nº 3) (εὐλόγησον τὸν δοῦλόν σου ... καὶ χάρισαι αὐτῷ ζωήν, μακροημέρευσιν).

## 13. Cryptensis $\Gamma.\beta.III$ (xive siècle)

Copié dans la seconde moitié du XIVe siècle dans le diocèse de Tropea, en Calabre <sup>74</sup>, cet euchologe n'est autre que le Cryptoferratense Falascae de Goar <sup>75</sup>. Au f. 154<sup>v</sup>, on y trouve la prière 'Aγία τριάς dans la recension du Vat. gr. 1833 (n° 1), c'est-à-dire dans sa forme originale, et sous le titre Εὐχὴ εἰς κανπάνισμα (sic).

#### 14. VATICANUS GR. 1538 (XVe SIÈCLE)

Le Vat. gr. 1538 est un manuscrit en papier de la seconde moitié du XVe siècle 76. D'origine calabraise, il fut apporté à Rome par le cardinal Centino, qui l'avait probablement acquis à Mileto, comme le Vat. gr. 1554. Il contient une ᾿Ακολουθία εἰς καμπάνισμα παιδ(ός) <sup>77</sup> (f. 170<sup>r</sup>-173<sup>v</sup>), qui ne nous apprend pas grand-chose sur la nature et le but de la cérémonie. Sur le modèle de la Liturgie, l'office en question commence par une bénédiction initiale (Εὐλογημένη ἡ βασιλεία κτλ.) et une synaptè, réduite ici à sa plus simple expression. Le reste est composé presque entièrement de tropaires de la Vierge. Le tout se termine par la formule ʿΑγία τριάς, précédée du titre Εὐχὴ εἰς καμπανισμόν; le texte est celui du Vat. gr. 1833 (nº 1), exception faite de quelques variantes mineures.

#### 15. Corsinianus 41 E 31 (xvie siècle)

Le dernier témoin dont nous ayons la nous occuper est otrantais. Le Cors. 41 E 31 78 ressemble en effet comme un frère au Cors. 41 E 29,

Description dans Rocchi, p. 249-251; J. Gouillard, Le Synodicon de l'Orthodoxie. Édition et commentaire (Travaux et mémoires, 2), Paris 1967, p. 16 et 283 (sigle Mb).

<sup>75</sup> Cf. Strittmatter, & Barberinum ., p. 331.

<sup>76</sup> Décrit dans Giannelli, p. 100-109.

<sup>77</sup> Lecture plus probable que παιδ(lov) (GIANNELLI, p. 105) pour πεδ' (cod.).

<sup>78</sup> Description, fort incomplète, dans G. Pierleoni, Index codicum Graecorum qui Romae in Bybliotheca Corsiniana nunc Lynceorum adservantur, dans Studi italiani di filologia classica 9 (1901) p. 470-471 (= gr. 7).

achevé en 1579 par un prêtre de Martignano, Natalios Marsos 79. Le filigrane le plus caractéristique du Cors. 41 E 31 représente un ange inscrit dans un cercle et surmonté d'une étoile; il est pourvu d'une contremarque CB et se rapproche très fort du nº 652 du répertoire de Briquet 80, attesté pour l'année 1576. L'ordre des feuillets doit être restitué de la manière suivante : 39-162, 23-38, 2(1)-22.

Le Cors. 41 E 31 possède un office de καμπανισμός extrêmement développé (f. 19<sup>r</sup>-22<sup>r</sup>), dont l'intérêt majeur est constitué par la présence d'une longue rubrique qui lui sert en quelque sorte de prologue En voici le texte :

'Ακολουθία επί καμπανιζομένων.

Μετὰ τὸ λέγεσθαι τὴν θείαν λειτουργίαν ἔρχεται ὁ ἄνθρωπος ὁ μέλλων καμπανίζεσθαι ἔμπροσθεν τοῦ θυσιαστηρίου · οἱ δὲ ὑπηρέται βάλλουσι τὸν ζυγὸν ἐπάνω τῆς θυρίδος καὶ τὸν μὲν ἄνθρωπον εἰς τὸ δεξιὸν μέρος τοῦ ζυγοῦ, τὸν δὲ ἄρτον καὶ τὸν οἶνον καὶ τὸν τυρὸν ἢ τι ἄλλο εἰς τὸ ἀριστερὸν μέρος τοῦ ζυγοῦ. Εἰθ' οὕτως ὁ ἰερεὺς τίθησι ἐπάνω τῆς κεφαλῆς τοῦ μέλλοντος καμπανίζεσθαι στέφανον ἐκ κηρίων πεποιημένον καὶ τέσσαρας κηροὺς τῷ στεφάνω κεκολλημένους <sup>81</sup> ὀρθοὺς σταυροσιδώς καὶ ἀπτομένους. Καὶ εὐθέως ὁ ἰερεὺς εὐλογεῖ καὶ ἄρχεται τῆς ἀκολουθίας.

Après la célébration de la divine Liturgie, l'homme qui doit être pesé se rend devant le sanctuaire. Les acolythes accrochent la balance audessus de la porte (centrale de l'iconostase); ils mettent l'homme sur le plateau droit de la balance et le pain, le vin et le fromage ou n'importe quel autre (don en nature) sur le plateau gauche de la balance. Ensuite, le prêtre place sur la tête de celui qui doit être pesé une couronne faite de cierges (tressés?), à laquelle sont attachés perpendiculairement quatre cierges allumés, (disposés) en forme de croix. Et, aussitôt, le prêtre donne la bénédiction et commence l'office. \*

La cérémonie proprement dite est composée sur le modèle de la partie de la Liturgie qui s'étend de l'enarxis à l'ecténie. A la bénédiction initiale (Εὐλογημένη ἡ βασιλεία), font suite le psaume 142, le tropaire et le kontakion du saint dont l'église porte le nom, ainsi que le kontakion de la Théotokos.

La synaptè est du type bref que nous avons déjà rencontré dans le Barber. gr. 293 (no 10). Comme dans ce dernier manuscrit, les pétitions

<sup>70</sup> Cf. Pierleoni, p. 469-470.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> C. M. Briquet, Les filigranes. Dictionnaire historique des marques du papier dès leur apparition vers 1282 jusqu'en 1600, Paris 1907.

<sup>81</sup> KEKONDILITEROUS COC!

spéciales sont intercalées entre les troisième et dernière demandes de la synaptè ordinaire :

Υπέρ τοῦ (-η̂s) δούλου (-ηs) τοῦ θεοῦ ὁ δεῖνα τοῦδε (-η̂σ-) καὶ τη̂s ἐν θεῷ ἐπιακέψεως αὐτοῦ (-η̂s) τοῦ Κυρίου δεηθώμεν.

"Οπως Κύριος ο θεὸς ἡμῶν προσδέξηται τὴν θυσίαν ταύτην εἰς ὑγείαν καὶ σωτηρίαν καὶ ἄφεσιν τῶν ἀμαρτιῶν αὐτοῦ (-ῆς) τοῦ Κυρίου δεηθῶμεν.

Après la synaptè, chant du  $\Theta\epsilon$ òs K $\acute{\nu}\rho$ ios καὶ  $\epsilon$  $\acute{\pi}\epsilon$  $\acute{\phi}$  $a\nu\epsilon\nu$   $\acute{\eta}$  $\mu$  $\hat{\nu}$  (Ps. 117, 27) avec les versets 1, 11 et 23 du même psaume.

Les trois antiphones (Ps. 20, 2-5; 19, 2-5; 127, 1-2) sont accompagnées des trois prières suivantes:

- 1. 'Aγία τριάς dans la version modifiée du Vat. gr. 1811 (nº 3). Le texte est pratiquement identique à celui du Barber. gr. 443 (nº 9).
- 2. 'O ἐκ πέντε ἄρτων. C'est la seconde prière du Barber. gr. 443 (nº 9).
- 3. ' $H \pi \eta \gamma \dot{\eta} \tau \hat{\omega} \nu \ d\gamma a \theta \hat{\omega} \nu$ . Il s'agit de la formule attestée par trois autres euchologes otrantais : Ottob. gr. 344 (n° 7), Sin. gr. 966 (n° 8) et Vat. gr. 1228 (n° 11).

Suivent le trisagion, introduit par la doxologie " $O\tau\iota$  äylos  $\epsilon \hat{\iota}$   $\kappa\tau\lambda$ ., l'épître et l'évangile. Les lectures sont celles du saint auquel est dédiée l'église ou bien celles de la Théotokos.

L'ecténie est composée de deux parties divisées par la prière habituelle. La première reprend les pétitions communes à toute ecténie, tandis que la seconde contient les pétitions propres de l'office de καμπανισμός:

"Ετι ὑπὲρ τοῦ ἴλεων, εὐμενῆ καὶ εὐδιάλλακτον γενέσθαι τὸν ἀγαθὸν καὶ φιλάνθρωπον θεὸν ἐπὶ ταῖς ἀμαρτίαις τοῦ (-ῆς) δούλου (-ης) αὐτοῦ τοῦδε (-ῆς-) ὁ δεῖνα τοῦ ἐλεῆσαι αὐτὸν (-ὴν) καὶ ὑπὲρ τοῦ ἀποστρέψαι ἀπ' αὐτοῦ (-ῆς) πᾶσαν βουλὴν πονηρὰν κινουμένην κατ' αὐτοῦ (-ῆς) καὶ εἰρηνεῦσαι τὸ λοιπὸν τῆς ζωῆς αὐτοῦ (-ῆς) δεηθῶμεν.

"Ετι ύπὲρ τοῦ (-η̂s) αὐτοῦ (-η̂s) δούλου (-ηs) τοῦ θεοῦ τοῦδε (-η̂σ-) ὁ δεῖνα, ὅπως Κύριος ὁ θεὸς χαρίσηται αὐτῷ (-η̂) ὑγείαν, σωτηρίαν καὶ ἄφεσιν ἀμαρτιῶν αὐτοῦ (-η̂s) τοῦ Κυρίου δεηθῶμεν.

Ετι δεόμεθά σου, Κύριε ὁ θεὸς ἡμῶν, ὑπὲρ παντὸς γένους χριστιανῶν ὀρθοδόξων καὶ ὑπὲρ τοῦ περιεστῶτος λαοῦ καὶ ἀπεκδεχομένου τὸ παρὰ σοῦ πλούσιον ἔλεος δεηθῶμεν.

La cérémonie se termine par une prière de bénédiction des offrandes, dont voici le texte.

'Ο ίερεὺς τὴν εὐχὴν τοῦ εὐλογῆσαι τὸν ἄρτον, τὸν τυρόν καὶ τὸν οίνον ἢ ἄλλο τι. Λέγει · Τοῦ Κυρίου δεηθωιεν.

Δέσποτα Κύριε ὁ θεὸς καὶ πατὴρ τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ὁ κτίστης καὶ δημιουργὸς τῶν ἀπάντων καὶ τῶν ἐπὶ γῆς γενημάτων, ὁ τὰ ὑπὸ σοῦ κτισθέντα εὐλογήσας εἰς σωτηρίαν τοῦ γένους τῶν ἀνθρώπων · αὐτὸς καὶ νῦν, δέσποτα, παρακαλούμενος καὶ ἰκετευόμενος ὑπὸ τῆς ἡμῶν ἀναξιότητος ἐπίβλεψον ἐξ ἀγίου κατοικητηρίου σου καὶ εὐλόγησον τὸν ἄρτον τοῦτον καὶ τὸν οἰνον καὶ τὸν τυρὸν τοῦτον, ὅπως οἱ μεταλαμβάνοντες ἐξ αὐτῶν σῶοι καὶ ἄτρωτοι διαμένωσι ψυχῆ καὶ σώματι ὑγιαίνοντες πρεσβείαις τῆς ὑπεραγίας θεοτόκου καὶ ἀειπαρθένου Μαρίας καὶ τοῦ (-ῆς) ἀγίου (-ας) τοῦδε (-ῆσ-) ὁ δεῖνα, οῦ (ῆς) καὶ τὴν μνήμην ἐπιτελοῦμεν, καὶ πάντων τῶν ἀγίων σου

"Οτι πρέπει σοι πασα δόξα, τιμή καὶ προσκύνησις τῷ πατρὶ καὶ τῷ υἰῷ καὶ τῷ ἀγίῳ πνεύματι νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τούς.

La dernière prière du Cors. 41 E 31 sert normalement à bénir le fromage et les œufs le jour de Pâques et c'est cette fonction qu'elle remplit dans le même manuscrit, au f. 136°. Elle est déjà attestée au XIIe siècle dans l'euchologe de la grande église d'Otrante sous le titre : Εὐχὴ εἰς τὸ εὐλογῆσαι τυρὸν καὶ ωὰ τῆ ἀγία καὶ λαμπρᾶ κυριακῆ τοῦ Πάσχα 82. Les euchologes calabrais la connaissent également 83. Le tout se termine par une apolysis.

Comme on peut le constater, l'office du Cors. 41 E 31 met surtout l'accent sur l'offrande faite par le fidèle — homme ou femme — qui se présente au rite du καμπανισμός. Le but poursuivi n'apparaît pas d'une manière très claire. Cependant, par analogie avec le Vat. gr. 2111 (n° 11), l'on peut supposer qu'il s'agit de l'accomplissement d'un vœu.

\* \* \*

Nous en avons ainsi terminé avec la présentation du dossier du καμπανισμός. Sur la base de la documentation recueillie, nous voudrions maintenant faire quelques observations d'ordre général et dégager les aspects essentiels du rite et de son histoire.

1. Les quinze témoins du καμπανισμός que nous avons rassemblés proviennent tous de l'Italie méridionale; dix sont calabrais, cinq otrantais 84. Par ailleurs, c'est en vain que nous avons cherché des traces de ce rite dans les euchologes originaires de Constantinople, de

<sup>82</sup> Autres témoins otrantais : Barber. gr. 443, f. 71<sup>r</sup>, Vat. gr. 2324, f. 26<sup>v</sup>, Cors. 41 E 29, f. 198r

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Cf., par exemple, Canabt, p. 187 (Vat. gr. 1811); Giannelli, p. 105 (Vat. gr. 1538).
<sup>84</sup> Pour simplifier, nous incluons le Vat. gr. 1228 (nº 12) dans le groupe otrantais.

Grèce ou d'Orient. Il est donc à peu près certain que le καμπανισμός est une particularité liturgique exclusivement italo-grecque.

- 2. Il n'est sans doute pas inutile, à ce point, de souligner que quinze témoignages pour un rite somme toute accessoire constituent un pourcentage relativement élevé par rapport au nombre global des euchologes italo-grecs. La chose est particulièrement sensible pour la Terre d'Otrante, dont nous ne possédons que quelques euchologes complets. Si l'on ajoute à cela que le rite du καμπανισμός tend à s'étoffer et à s'enrichir au cours des siècles, nous aurons une idée assez exacte de sa fortune en Italie méridionale.
- 3. Des prières utilisées dans le cadre du καμπανισμός, aucune ne saurait être considérée comme une création originale, à l'exception, peut-être, de la deuxième pièce du Vat. gr. 1228 (nº 12). Toutes sont des formules de remploi, empruntées, souvent sans la moindre modification, à d'autres cérémonies liturgiques. Ce fait, joint à l'absence de parallèles non italo-grecs, nous montre que le rite du καμπανισμός ne peut guère se prévaloir d'une grande antiquité. Y a-t-il moyen de fixer avec précision la date de son apparition? Nous pensons que oui. Le Vat. gr. 1833, copié vers la fin du Xe siècle, est, ainsi que nous l'avons vu, le plus ancien témoin du rite. Par contre, les euchologes italo-grecs antérieurs ou contemporains, tels que le Barber. gr. 336, le Leningr. gr. 226 et les Crypt. Γ. β. IV, VII et X n'en contiennent aucune trace. La documentation existante étant plutôt riche, il ne nous paraît pas téméraire de recourir à l'argument du silence et de situer la naissance du καμπανισμός dans le courant du Xe siècle et même, avec une certaine vraisemblance, dans la seconde moitié du siècle.
  - 4. Considéré dans son ensemble, le καμπανισμός s'applique aussi bien à des êtres humains qu'à des animaux, à des enfants qu'à des adultes, à des hommes qu'à des femmes. Il ne devait pas en être ainsi à l'origine. L'oraison 'Αγία τριάς, reprise au rituel de tonsure des enfants, est non seulement la formule la plus ancienne, mais encore celle qui est attestée dans le plus grand nombre de manuscrits onze sur quinze —, tant en Calabre qu'en Terre d'Otrante. En outre, là où d'autres prières lui sont adjointes, c'est elle qui est généralement copiée en premier lieu (nos 9, 10, 11, 15). Le choix d'une telle formule ne s'explique évidemment que dans la mesure où le rite fut créé d'abord

et avant tout pour des enfants et ne devint accessible que par la suite aux adultes et au bétail.

5. Pour ce qui regarde la finalité du rite, il importe de distinguer la tradition calabraise de la tradition otrantaise. Les deux formulaires détaillés provenant de Calabre (n° 6 et 10) indiquent clairement que l'Église se propose, par l'intermédiaire du καμπανισμός, de favoriser la guérison d'une maladie grave. On pourrait interpréter dans le même sens l'insertion des mots ζωή et μακροημέρευσις dans la prière 'Αγία τριάς du Vat. gr. 1811 (n° 3). Quant au texte primitif de cette prière, il est assez vague et le fait qu'il ait été utilisé sans modification dans des circonstances fort diverses le prouve à suffisance. Toutefois, l'évolution du καμπανισμός en Calabre semble bien indiquer qu'elle a eu dès le début, dans le cadre de ce rite, la valeur d'une prière pour les malades. La prière pour le bétail (n° 4 et 5) rentre dans le même ordre d'idées.

Les indications dont nous disposons sur l'origine des euchologes calabrais cités au cours de cet article, bien que souvent approximatives, permettent cependant de délimiter avec une certaine précision la région où était en usage la tradition que nous venons de décrire. Cette zone comprend les alentours de Messine et de Reggio et s'étend vers le nord, le long du versant tyrrhénien de l'Aspromonte, jusqu'au golfe de S. Eufemia. Le Vat. gr. 2111 (nº 11), copié à Grottaferrata, s'écarte nettement des coutumes de la Calabre méridionale pour se rapprocher de celles d'Otrante. L'abbaye de Grottaferrata ayant été fondée par Nil de Rossano, il est logique de penser que la source dont s'inspire, directement ou indirectement, le Vat. gr. 2111 doit être localisée en Calabre septentrionale ou en Lucanie.

En Terre d'Otrante, l'adoption de prières d'offrande ou de table, en concurrence avec la formule 'Αγία τριάς, reflète un changement de perspective très net : l'accent est mis ici sur l'offrande faite par le fidèle et l'on implore sur celui-ci, apparemment sans but précis, l'abondance des bénédictions divines. Les Vat. gr. 2111 et 1228 (nos 11 et 12), en désignant l'offrande en question par le terme ὁμολογία, montrent bien qu'il s'agit en réalité de l'accomplissement d'un vœu.

6. Comme son nom l'indique, le rite du καμπανισμός consiste essentiellement en une pesée. A lire les descriptions qu'en donnent le Vat. gr. 2111 (nº 11) et le Cors. 41 E 31 (nº 15), on a l'impression que le

fidèle soumis à la pesée offre son propre poids en denrées alimentaires (pain, vin, fromage, etc.). Toutefois, pour en avoir la certitude, il nous faudrait savoir de quel type était la balance que l'on utilisait au cours de la cérémonie. La coutume d'offrir l'équivalent de son poids en produits du sol se comprend aisément si l'on songe que le καμπανισμός était primitivement destiné aux enfants. Appliquée à des adultes, la chose devenait beaucoup plus onéreuse; il n'est pas impossible, dès lors, que l'offrande ait été simplement proportionnelle au poids de l'intéressé.

Grâce au témoignage du Vat. gr. 1554 (nº 4), nous savons avec certitude que les animaux étaient aussi pesés. Là encore, nous ignorons le montant de l'offrande en nature faite par le propriétaire à cette occasion.

7. Des euchologes originaires de la Calabre méridionale, le seul qui nous fournisse un détail concret sur la cérémonie de καμπανισμός est le Vat. gr. 1863 (nº 6), où il est prescrit au célébrant d'imposer la main sur la tête du malade en récitant la prière 'Aγία τριάς.

Nous devons au Cors. 41 E 31 (n° 15) d'être mieux renseignés sur le déroulement du καμπανισμός en Terre d'Otrante. Le Cors. 41 E 31 a été copié dans la seconde moitié du XVIe siècle et il y a lieu de se demander dans quelle mesure il est représentatif des usages otrantais plus anciens. A notre avis, la présence des prières 'Ο ἐκ πέντε ἄρτων et 'Η πηγὴ τῶν ἀγαθῶν dans les euchologes des XIIe, XIIIe et XIVe siècles, l'exiguïté territoriale du Salento et le conservatisme liturgique qu'on y observe d'ordinaire sont autant de facteurs qui permettent d'affirmer l'existence d'une certaine continuité entre le Cors. 41 E 31 et les rituels antérieurs, tout au moins pour ce qui regarde les grandes lignes de la cérémonie.

Rome.

André Jacob, Chercheur qualifié du F.N.R.S.